
Tsukuba Yoga for ALL / tYMC/TYfA 2026/01
～TSUKUBA YOGA MINDFULNESS/MEDITATION CENTER (TYMC) NEWS～

© MAGIC/ tYMC

“至高の主は言われた。「愛しきアルジュナよ、汝が決
して我に嫉妬を抱かないゆえに、この最も秘められた
知識と悟りを汝に授けよう。これを知れば、汝は物質

的存在の苦しみから解脱するであろう」”
[…“一般的に、人々はこうした秘められた知識を教えられて

はいません。彼らは外的な知識を教えられているのです。--
-世界中に無数の学問分野と巨大な大学が存在しますが、

残念ながら、霊魂の科学を教える大学や教育機関は一つも

ありません。」…
Source = Bhagavad-Gita As It Is (Chapter 9, 395,398)

（Randeep RAKWAL, TAIIKU-Tsukuba Campus, GSI）



私の通っていた高校の近くに「伽奈泥

庵」という名のエスニック喫茶があり、そこで

初めてチャイという飲み物と出会う。 （なの

で、約40年前にチャイと出会う）

私が20代だった当時「伽奈泥庵」の他に

も心斎橋の「ガネ―シュ」中津や大阪マルビ

ルにある「カンテ・グランデ」大正区の「チャ

イ工房」アメリカ村の「モンス―ンティール―

厶」などがあり、本格的な紅茶が飲みたい

時は堂島の「musica tea」に行っていた。

（ちなみに、なんばの紅茶専門店「アルショ

ン」では、お家で作るチャイセットなどが販売

されていた）

なのでチャイは私にとって、とても身近な

飲み物で当たり前にどこでも飲める飲み物

だと最近まで思っていた。

ところが、2年程前にカンテ・グランデで34

年勤務されて現在はチャイのワ―クショップ

をされている神原博之さんにお会いする機

会があり伽奈泥庵の話などで盛り上がり、

私がチャイに関しては特殊な地域にいた事

を知る。

チャイを日本に最初に紹介したのは伽奈

泥庵のオ―ナ―山田泥庵（育宏）さんとカン

テ・グランデのオ―ナ―井上温さんで、当時

はまだインド料理店以外ではお目にかかる

ことのなかったチャイの入れ方をあれこれ

研究してカンテ・グランデで定番メニューに

なり、伽奈泥庵でもチャイが定着する。 （本

場インドのチャイの味を私は知らないのです

が、神原博之さん曰く、伽奈泥庵のチャイは

かなり本格的な美味しいチャイだったそうで

す。）

山田泥庵（育宏）さん 若い頃にチベッ

トかネパールかどこかは不明だが、

山の中で仏教の修行経験があり、ア―ユル

ヴェ―ダを 勉強されていたが、50歳で亡く

なる。

伽奈泥庵 1966年に梅ケ林町（西天満）

でカナディアンとしてオ―プン その後1975

年に店名はそのままで漢字表記の伽奈泥

庵に変更 1979年に1度閉店するも1981年

に谷町地蔵坂で再オ―プン 2018年閉店

私はオ―ナ―の山田泥庵さんにお会いし

た事は1度もなく、私が通い始めた頃には山

田さんはすでに病気治療をされていたのか

な？と思います。ある日お店にどこの国の

スタイルか不明の山田さんの祭壇がありオ

―ナ―が亡くなった事を教えて貰いました。

私はいつもチャイを飲み、たまにケ―キを食

べるぐらいだったのですが、オ―ナ―がお

店を切り盛りされていた頃はナマステ〜と

言って出迎えて下さり、tibetのバター茶やラ

プサンス―チョン茶、蒸し野菜にスパイスド

レッシングをかけただけのシンプルな一品

などがあったそうです。

現在の大阪にスパイスカレー屋が多いの

は、大阪には元々薬問屋が多く無意識だが

スパイスに慣れしたしんでおり、私が20代で

旅行会社で働いていた頃感じたのは、関西

の若者はバッグパッカーとしてアジアに行く

人が日本の中でも突出して多い傾向にあっ

た印象だった、なので、気づいていないだけ

で、あちらこちらにア―ユルヴェ―ダが潜ん

ているのでは？などと思っています。

参考文献： 神原博之 「チャイの旅」 ギャ

ンビット

私とア―ユルヴェ―ダとの初めての出会い
奈良10期
米田須美子

2



3



近年、ヨーガや伝統医学をめぐる国際的
な動きが、WHO（世界保健機関）を中心に
大きく進んでいます。

2025年12月17日から19日にかけて、イン
ド・ニューデリーで第2回 WHO 伝統医学グ
ローバル・サミットが開催され、世界100か国
以上から政策担当者、研究者、医療関係者
が集まり、伝統医学を現代の保健医療シス
テムにどのように統合していくかが議論され
ました。

このサミットでは、伝統医学は「過去の遺
産」や「代替医療」ではなく、科学的根拠と文
化的尊重に基づいて活用されるべき“生き
た知”“実践知”であることが強調されていま
した。つまり、伝統的な知識は保存されるだ
けでなく、現代の私たちの生活の中で生か
されてこそ、その価値が発揮されるという考
え方です。ヨーガも、こうした伝統医学分野
の一つとして位置づけられ、研究・教育・人
材育成の重要性が国際的に共有されました。

このサミットの開催期間中、WHOから
『Training in Yoga』 という技術報告書（マ
ニュアル）が公表されました。この文書は、
ヨーガ指導者やトレーナーの育成に関して、
安全性と質を担保するための国際的な参考
枠組みを示すことを目的としています。ヨー
ガのグローバル化が進む今、世界的な基準
づくりが着実に進められていることを感じさ
せます。

『Training in Yoga』の特徴の一つは、
ヨーガを単なる身体運動としてではなく、伝
統文献に基づく哲学的背景をもつ統合的実
践として位置づけている点です。マニュアル
では、ヨーガの実践が本来、身体・呼吸・心
の調和を目指すものであり、古くから伝えら
れてきた哲学的・倫理的枠組みの上に成り
立っていることが明確に示されています。

同時に、このマニュアルは、特定の宗教
的教義や一つの解釈を押し付けるものでは
ありません。『ヨーガ・スートラ』や『ハタ・ヨー
ガ文献』などの伝統的知見を、歴史的・文化
的背景として尊重しつつ、現代の健康や教
育の文脈において、どのように理解し、応用
していくかという姿勢が一貫して貫かれてい
ます。

また、指導者に求められる基礎知識とし
て、解剖学や生理学、健康と疾病への配慮、
倫理、コミュニケーション能力などが整理さ
れ、誰に対しても安全で責任ある指導を行
うための視点が強調されています。

このマニュアルは、世界中で多様に実践
されているヨーガを一律に規定するもので
はないとも述べられています。むしろ、各
国・各文化の伝統や実践を尊重しながら、
共通して大切にすべき最低限の考え方や原
則を示す「ガイド」として位置づけられていま
す。

第2回 WHO 伝統医学グローバル・サミットと
『TRAINING IN YOGA』のリリースについて

アーンドラ大学博士課程研究生(ICCR) 竹内想子

4



日本には、仏教や禅の文化が長い時間
をかけて根付いてきました。私たち日本人
にとって、こうした精神文化の土壌を踏まえ
ながら、WHOが示す共通の原理・原則に照
らして、ヨーガを日本の文化や日常生活の
中にどのように調和させていくかを考えるこ
とは、健康やウェルネスのための技法にと
どまらず、自分自身の人生に寄り添う実践
として、大きな意味をもつのではないでしょ
うか。

WHOグローバルサミットと『Training in 
Yoga』は、いずれも、伝統を尊重しながらも
ここのニーズに合わせた適応を受け入れて
いく姿勢を示しています。今後のヨーガ教育
の場においても、伝統文献への理解と現代
的視点の双方を行き来しながら、ヨーガを文
化・健康・教育の交点として捉え直すことが、
ますます重要になっていくように思われます。

おわりに

こちらは、今月大学で開催された第2回 世
界メディテーションの日の一コマです。

国際ヨーガの日が6月21日の夏至に、世
界メディテーションデーが12月21日の冬至
に設定されていることも、象徴的に感じられ
ます。

参考資料:

 World Health Organization. (2025, 
December 22). WHO global summit charts 
a bold future for traditional medicine. 
World Health Organization.
https://www.who.int/news/item/22-12-
2025-who-global-summit-charts-a-bold-
future-for-traditional-medicine

 World Health Organization. (2025). 
Training in yoga. World Health 
Organization.
https://www.who.int/publications/i/item/tra
ining-in-yoga
https://www.facebook.com/share/v/17zz
WC54D8/?mibextid=wwXIfr

5

https://www.who.int/publications/i/item/training-in-yoga


6

数日前、コミュニティの仲間と一緒に砂漠

へ行きました。焚き火を囲み、周りの顔を眺

めていると、純粋な喜び、幸せ、そして深い

満たされ感が込み上げてきて、その感覚を

皆さんと分かち合いたいと思いました。

この仲間と共有の場で数週間を過ごして、

私が最も強く感じているのは、私たちがお

互いの成長に対してどれほど深く責任を持

ち合っているか、ということです。弱さや困

難の瞬間には、心から耳を傾け、一緒に探

究してくれる人たちがいます。そこに評価は

なく、あるのは愛とサポートだけ——それも私

のエゴのためではなく、本当の「私」*、そし

て私の最高の可能性のためのものです。

このコミュニティの中で特に素晴らしいと

感じるのは、成長が指数関数的に加速して

いくことです。共に物理的な空間、つまり共

有の場を分かち合うことで、本で学んだ概

念的な知識が体験へと変わり、私たちは一

瞬一瞬、その智慧を共に生き、体現してい

きます。このような場では、真実でないもの

から目を背けることはできません——それは

本当に大きなギフトです。ここは最高レベル

のトレーニングの場だと感じます。

より深く身を委ね、これまで作ってきた偽

物の「守り」や「安心感」の層が溶けていくに

つれて、すでにここにあるものに気づいてい

きます――それは、本当の家族です。オー

プンさ、透明性、そして自分で作り上げてき

た制限や信念を超えていくことが、ただ奨励

されているだけでなく、私たちのユニティー

の基盤となっている場です。

たとえ私のエゴが歯を食いしばっていて

も、その壁を越え、脆さやオープンハートを

許したとき、あらゆる対話や映し鏡（反省）

の奥にあるものが見えてきます——それは

「愛」です。じゃあ、私は何から自分を守って

いるのでしょうか？ 本当の愛？ 本当のつ

ながり？ 私たちが同じチームだと本当に理

解できたとき、そこには皆さんに対する深い

感謝と愛が溢れてきます。

焚き火の周りを見渡すと、この使命に人

生を捧げている人たちの姿がありました。

一人ひとりの顔には、神様（命）とのより純

粋なつながりを求める強い願いと、人間を

「Home」へ導くことへの献身が宿っていまし

た。その共通の北極星こそが、私たちを一

つにしています。

私はまだ、この場が持つ可能性のすべて

を完全に理解しきれているわけではありま

せん。でも、この集合的なエネルギーが強

いのだと、はっきりと感じています——ここに

いる私たちだけでなく、目に見える範囲をは

るかに超えて広がっていく力です。今はまだ

小さなグループかもしれませんが、さらに多

くの人が集まり、しかも楽しみながらそれを

共にできたとしたら……その計り知れない

可能性を想像できますか？

* ’I’ signifies everything encompassing 
God, life, and the universe. 

「私」とは神・命・宇宙を包括したすべてを意

味します。

コミュニティ・リビング
KLAVDIJA KRANJC 



昨年11月末に開催された息子の学園祭、
小学校最後6年生の発表は楽器演奏、担当
は和太鼓でした。息子が通う特別支援学校
の同級生は10名、それぞれが重い障がいを
抱えています。

1年生の頃から一緒の仲間、授業参観や
運動会、学園祭などで見かけてはいたもの
の、6年生となり舞台に立つ姿は身体も大き
くなり、それは堂々としたものでした。中には
指をわずかに動かすことに時間がかかるお
子さんや顔を上げていることにすぐに疲れ
てしまうお子さんも。

それでも、全員集合！それぞれができる
ことを、先生方の手厚い準備とサポート、会
場からの温かい声援でやり遂げました。

息子も、学園祭の2週間前に風邪をひい
てから咳が長びき、学校に行ったり休んだり
を繰り返しながら体調を調整。本番は手に
サポーターを巻いてバチが落ちないようにし
てもらい、歩行器を使って立ちながら和太鼓
演奏をしました。立つこと、姿勢を保持する
こと自体が息子にとっては至難の業、太鼓
にあたるようにバチを振り下ろすことにはか
なりの体力と集中力が必要です。

そこには体調も万全ではない中、真剣な
表情で太鼓に向き合う成長した我が子の姿
がありました。最後にはスクリーン映像を
使って『育ててくれてありがとう』という歌詞
の歌が流れました。息子はもちろん舞台に
並ぶ他のお子さんたちの姿に、ここまでくる
にはたくさんの試練を親子で乗り越えてきて
いるのだろうと涙が止まりませんでした。

舞台を終え子どもたちが舞台から下りて
の団らんタイム、母たちは私同様に涙を浮
かべ、父たちは涙をこらえている様子があり
ました。『今週てんかん発作を起こして』『体
調不良でなんとか今日まで調整して』『私
(母)が病気になってしまって』と母たちとの
短い会話の中、お互いが他人事ではないと
いう想いが交差し、親も一体感を感じるひと
時となりました。息子も発表を終え、ホッとし
た表情でしたが、後で先生からクラスに帰っ
てから少し長めのてんかん発作を起こした

と聞きました。

実は学園祭の少し前、学校からの連絡で
2名のお子さまの訃報が届きました。そのう
ちのお一人は、息子も長く一緒に学習時間
を過ごしてきた女の子。訃報のあった日は
心が重く、そのことが頭から離れずにいまし
た。

息子はクラスで先生から話を聴き、麻痺
があり動かしづらい左手ですが、息子なりに
手を合わせていたそうです。入学してから今
まで訃報は時々届きその度、何とも言葉に
できない想いにかられます。

このように息子のおかれている環境は、
健常のお子さまがいる環境に比べ『四苦八
苦』が身近に感じられると言えるのかもしれ
ません。呼吸ができること、手足が動かせる
こと、食べられること、排泄できること、今こ
こに“生きていられること”は当たり前ではな
いということを日々教えられます。

しかし、彼らの“生きる力”は素晴らしく、
その輝きに励まされることの方が多いので
す。そしてその心は、豊かで他者に優しく癒
しを与えてくれます。『今、息子も私も生きて
いる！』

2026年もどんなことが起こるかわかりま
せんが、この素晴らしい命の振動を心通う
人たちと共鳴させながら、呼吸を重ねてい
けたらと思います。
※「四苦八苦」とは、仏教で説かれる“避け
られない人生の苦しみ”を指す言葉ですが、
同時にそれらを通して“生きる意味”を見つ
けていくという前向きな考え方も含まれてい
ます。

2026年も四苦八苦
折居由加

7



先日瞑想をしていたら、一瞬だけ「満天の
星空」が見えて、頭がカラーンとしました。そ
れはすぐに消えて、自分はただ部屋の中に
いました。最初はその体験の意味がわかり
ませんでした。特別集中していたわけでも、
瞑想の順序を踏んでいたわけでもなく、ただ
鼻から吸って鼻から吐くという呼吸法をして
いただけでした。後になって、「今のがサマー
ディだったのかな」と思いました。私が想像し
ていたのは、金色の明るい光のように包まれ
たような明るい情景で、その瞬間色々思う事
があるのか、もしくは「わかった」といういわ
ゆる悟りの心境なのかなと思っていました。
ところが、一瞬で何も思う暇もなく「なんで星
空⁈」と思ったら消えていました。でも、確か
に頭はカラーンとしていました。以前から周り
の人に、「サマーディ」は人それぞれだと聞い
ていたのですが、本当に人それぞれなのだ
なとわかりました。そして、その瞬間から「す
べてが変わって、すべてが完了する」もので
はないともわかりました。すぐに心も体も日
常に戻って、むしろ何も変わっていないよう
にも思えました。

しかしながら、私は今まで知らなかった体
験をしました。それは「答え合わせ」のような
体験です。知識ばかりの自分に、経験が加
わったといってもいいかもしれません。その
経験は何となくこれからの自信につながるよ
うな気がします。これから何かを始める時や、
今までやってきたことを続けるのにも、この
経験が後押ししてくれる気がします。それか
らも瞑想を続けていますが、再び同じ体験は
できていません。しかし、その体験の前後で
は違う自分がいる気がいます。

先日、テレビで禅に触れ感銘を受けたタレ
ントさんが「今ここに、今を生きる」という考え
を紹介していました。周りに「それは何十年も
前から玄朴先生が広めていることだよ」と話
すと、みんな「すごいね」と感心していました。
私はこれまた「自分が学んでいたことは間

違ってなかった」と答え合わせができた気が
しました。年末にかけて、少しずつ自分が学
んできた知識が体験とつながって経験になっ
ていくことが起こっています。２０２６年は、こ
の答え合わせが増えていくような気がしてい
ます。1つ1つはそんな大きな出来事ではな
いのかもしれません。むしろ今まで気づいて
なかったのではないかとも思います。しかし
ながら、その小さな答え合わせが積み重なっ
たら、何か自分の中でスッキリしそうな予感
がします。なぜなら、私は、今までの自分の
人生を振り返って、「無駄なことをしてきたな」
と後悔しがちな人間だからです。今まで歩ん
だ道に意味を持たせようと何度も挑戦してき
ましたが、私にとってそれはなかなか難しい
のです。ですから、少しずつでも答え合わせ
ができればその考え方を変えられるかもしれ
ないなと思います。

皆さんは２０２６年をどんな年にしたいです
か？

私は自分のためにも呼吸法を続け、もっと
呼吸法の良さを周りに広めていけたらと思っ
ています。

答え合わせ
荒木加奈

8



タット トヴァム アシ (तत् �म् अिस)とは何だ？
高橋玄朴

タット トヴァム アシ (तत् �म् अिस)を訳す
と「それはお前だ」となる。

いったい何のことだろう？

「英語ではなぜ赤ちゃんのことを”it” と言う
のか？？」という問いにQuoraで John Igichi
という人が詳細に答えていました。要点は、
性別を考えないで語る場合は、「it」を使うら
しいことが書いてあった。内容が煩雑で、結
局よくわからなかった。とはいえ、日本語の
「それ」と同じに考えていいらしいと思った。

そういえば (Tat Tvam Asi / तत् �म्
अिस)をわかりきったことと思っていたので、
まともに考えることがなかった。

タット トヴァム アシは、インド思想史に興味
がある人は、どこかで目にしている言葉だ。

文脈の中で、Tatがさす対象が異なる。

原文では父親が子の疑問に答えて「疑問
を持っているお前そのものが、その答えだ
よ」という意味と、同時にお前そのものが疑
問そのものである」と、二通り語られている。

ショートストーリー
あるところに、人生の真実を追求し続けた

結果、人生にとって（自分にとって、いのち
にとって）もっとも大切な「何か」を把握しよう
と努力している人がいた。

この人は、自分が追求する姿を見せなが
ら子供を育てていたが、子供は父親の意図
を理解せず成長した。

父親の元にいても本気になれないと考え
て、超一流の大学を受験させた。子供はも
ともと才能があったのだろう。優秀な成績で、
大学院を卒業し、さらに研究を重ね学会で
の評価の高い論文を次々に発表していた。
そして、この分野では自分にわからないも
のはないというところまで来た時に、父親の
元に帰ってきた。

父親は大喜びをして、子供に聞いた。
「お前は何を学んだのか？」

子どもは答える。
「古今東西の知識と智慧を学びもう誰に

何を聞かれてもわからないということはなく
なった」と。

父親は聞く「では、いのち」を一言で言っ
てみよ。」

しかし、子供は、答えられなかった。
父親は、「この愚か者！うぬぼれるにもほど
がある。」といい、子供の傲慢さを叩き潰す
ことにした。

とはいえまずは、静かに理詰めで深遠な
智慧を説明した。

子供は、叱られたあとなので大口をたた
くことを恐れて、分からなければ質問するよ
うになっていた。

父親は様々な例を挙げながら答えたので
あるが、分からない。

わからないのは当然だ、傲慢さがなくなっ
てはいないからだ。

父親は辛抱強く問い、子供は答えた。
だが、親は「そうだ、それでいい」とは言わ

なかった。外から見ればまるで禅問答だ。

しかしこれを繰り返すうちに、子供の心に核
心がおぼろげながらみえる瞬間が顕れては
消えていくようになったが、内心は学問に逃
げていた。心のよりどころとしての研究成果
をだ。確かに彼にとっての学問は彼がなす
べきことをなし社会生活を充実する上で役
立っものだ。

しかし、父親がわかって欲しいことは、こ
のことではなかった。命そのものが個我を
作り宇宙を作っていること。だから、私もお
前も、すべての人、すべての生きものも等し
く大事だという事をわかって欲しかったのだ。

父親は、この深遠な智慧を語りながら子
供の表情が明らかに変わったことを確認し
たとき「それはお前だ」と結論した。

そして、最後の解説をし、機が熟したとき
「お前はそれだ」と言って話を結んだ。

9



さて、親が本当に伝えようとしたことと、
子供が納得したことは何だったのだろうか。
哲学でも思想でもない。

以上を要約すると。
哲学や思想は学問かも知れない。子供は、

「それがわかった」と得意になって、まあ自
分の卒業論文に書いたことをひけらかした
ので、親が「この愚か者！うぬぼれるにも
ほどがある。」といったのだ。

親は、子供が言った学問をそのまま利
用し、巧みな比喩を繰り返した後、ずばり
Tat Tvam Asiといった。Tat Tvam Asiは哲
学や思想の言葉ではない。直接に真理を
示す言葉だ。悟っていないと出てこない言
葉だ。

悟ったうえで、語られる思想、哲学だから
こそ、生き生きとした光彩を放つのだった。
だから子供は、ただ分かっただけでは、意
味がないことに気が付いた。生きる営みの
中に「Tat」が実現していなければならない
からだ。
そして、彼は自ら率先して修業を始めた。
幾十年と修業を続けたが、最後に「それは
お前だ」ということを自家薬籠中の物とした
かどうかは子供自身しか知らなかった。

以上は、チャーンドーギヤ・ウパニシャッ
ド（ छा�ो�ोपिनषत् chāndogya-upaniṣad；
6-1～16）を抄訳しながら現代の話としてノ
ベライズしたものである。

この全文の日本語訳は「ウパニシャッド
の哲人（松濤誠逹著、講談社、昭和55年発
行）にある。それは、p190-p207,１ページが
９３０文字で17.5ページ、文字数にして
16000文字あまりの長文が親子のディス
カッションにさかれている。この訳が正しい
かどうかわからないので、別に筑摩書房の
世界文学大系の「インド集4」の該当部分で
大事な部分の内容を確認した。

この物語の主人公は、ウッダーラカ・
アールニー、子供はシュヴェータケトゥであ
る。ウッダーラカ・アールニーの弟子にヤー

ジュニヤワルキヤがいる。この二人の思想
家/哲学者は、紀元前８世紀に生きた人だ。

真に学び、その分野の思想/哲学を確立
し経験豊富な人と、うぬぼれた若者とのや
り取りは、珍しくない。いつの時代のどこに
でも起きている出来事だ。

わたしは師匠によく言われた。「お前は
ごうまんだ」「それは若さの傲慢だ。学生気
分が残っている内は….!」と。

段々とわかってくることは、「学びは、一
生続く、死ぬまで終わることはない」と。

私たちが歴史から学ぶべきことは、今の
この瞬間の自分の考えと行動をどのように
変革し続けなければならないかだ。

思想/哲学は、そのままでは何の役にも
立たない。それは言葉の上滑りにすぎない
からだ。BAMISプロジェクトの時、哲学を研
究する院生に体育の教授が何度も聞いて
いた。「カント、デカルト、ソクラテスが何だと
いうのだ。体育に役立つか。」

院生は答えられなかった。

私の若いころと同じだ。答えは、人生経
験から得られるからだ。ただし、そのための
努力が必要だ。

ヨーガのカイヴァリヤ(Kaivalya)も、禅/仏教
の悟りも同じだ。
「いくら悟ったからといって、何の意味があ
る?」

この問いに応えられるまでには、永い年
月が必要だ。

歳月が必要だからと言って、アビヤーサ
（修習）を止めることはない。アビヤーサ（修
習）とは、「今なすべきことを熱心になす」こ
とだ。今、今、今…….

英語が大嫌いで成績も悪かった私でも中高
校時代の英語の教科書に「You should do 
yourself as a school boy or a school girl」と
あったことだけは覚えている。

この場合の「you」は、Tat Tvam AsiのTvam
に他ならない。

10



「Tvam」から「Tat」につなげるルート

― πはすべてを語る ―
次に、Tat Tvam Asiを冥想経験をもとに

別の視点から考えてみたい。

最近私は冥想中次のような感覚を持つ。
「私」という存在と、普遍的な命そのもの

（=宇宙全体）とをつなげるルートがある、と。
ヨーガでは「私」と宇宙とは一如とよく言いう
が、その一如と私がとらえている感覚とは
隔たりがあった。しかし、私の感覚がどのよ
うなものなのか言葉に表せないでいた。

最近、冥想以外の時にもこのルートに注
意を向けると実感はよみがえってくる。

このルートは、ワームホールのように
「私」という次元と「宇宙」という次元を結ん
でいるのだ。

この次元の境界を別の言葉で言えば、ブ
ラックホールの事象の地平線のあっちと
こっちのようなものだ。事象の地平線とは、
ブラックホールの境界面で、その内側に入
ると光すら外に出られなくなる。

そうしたことを考えていたら、先日12月9
日、インド人の数学者ラマヌジャンが100年
前に手書きで書いたπ公式は数学的に「ブ
ラックホール語」だったという記事が「ナゾロ
ジー」というサイトにでていた。

私は、数学などとっくに忘れていて理屈
はわからないが、彼のπ公式はブラック
ホールの事象の地平線「もしかすると宇宙
そのものが、ホログラムのように振る舞って
いるかもしれない」という言葉を使って説明
していたことが興味深かった。

ホログラムとは、波としての光の性質を
利用した技術で、池の波が重なって美しい
波紋を作ったり、波を遮る物体があったり
狭い隙間を通ったらそのうちがわにまわり
こんだりする性質を利用して写真を撮る技
術のことだ。不思議なことにその映像はど
のような一部を切り取っても全体が映るが、
部分が小さければ小さいほどぼやけた画
像になると記憶している。この記憶に間違
いがないかCopilot君に聞いてみた。

Copilotがこのことを詩的に表現すると「ひと
かけらの光に、世界のすべてが揺らめいて
いる」とあり、「『部分が全体を映す』という
東洋的な思想とも響きます。華厳経の『一
即一切・一切即一』のように、一つの滴に宇
宙が宿るという感覚です」という。

華厳経のたとえが面白い。
華厳経にインドラの網（因陀羅網 indra-

jāla）という話がある。
帝釈天（インドラ）の宮殿には網が張り巡ら
されている。網の結びめには宝珠があり、
宝珠と宝珠とはお互いの映しあい無限に関
連している。

このように見ていくと、π公式はアジア
人の世界観を数式化したらこのようになる
とも言える。

我々が認識できることは、どんな場合で
も事象のすべてではない。常に部分だ。予
言予知、易や占いそして直感だけでなく経
済や政治から地球環境に至るまで、どれほ
ど科学的に観察しても当たり外れがある理
由は、我々の認識は、ホログラムのように
切り取られた部分に応じて全体がぼんやり
と映し出されているからだ。

誰でも思いがけない出来事ばかりが起き
る人生だと思うが、正確な予測はありえな
いのだから、いつどんなことが起きても対
応できる自分になれるように、日々呼吸法/
冥想と今なすべきことをし続ける努力が必
要になるのかも知れない。

※ シュリニヴァーサ・ラマヌジャン（1887
年12月22日 - 1920年4月26日）：タミール人、
徹底したヒンドゥー教教育を受ける。高校時
代学業は劣等生で高等数学の教育を受け
ていない。受験用の数学問題集に出会い、
数学に夢中になる。マドラスのパッチャイ
ヤッパル大学を中退。港湾事務局で働きな
がら研究を続けた。やがてケンブリッジ大
学のハーディ教授に認められた。イギリス
にわたるがイギリスの生活になじめず、イ
ンドに帰国１年後に亡くなる。一生の間に
独創的な方程式などを多数生みだした。

11



発見と悟り
Tat Tvam Asi / तत् �म् अिस は、「それ

は、おまえだ」と訳されるが、本項の中で
「Tvam（おまえ）」を「私」あるいは、「私その
もの」「自己（self）」と言い換えてきた。それ
は、「おまえ」も「私」も「私そのもの」「自己
（self）」もすべて人間存在そのものを指す
からだ。言い換えると、冥想中の自己問答
の中では、「私＝主体」は、本来「それ＝客
体」だ。

これに関して補足すると、鈴木大拙の友
人の西田幾多郎（1,870－1,954）は、主客合
一という言葉を残した哲学者だ。哲学という
言葉をもてあそぶ学者ではなく、坐禅修業
に打ち込んだ実践家だ。暁烏敏（1877-
1954）などとともに石川県が生んだ日本思
想史上特筆すべき人たちがいた。「私＝主
体」と「それ＝客体」とが一体だという、思想
はインド由来の思想というより、日本という
土壌に育まれた思想という認識を私は持っ
ている。なぜなら、この場合の「『私＝主体』
と『それ＝客体』とは同じだ」という体験は、
鈴木大拙の３人の体験と交流から生まれた
実践思想だからだ。

さて、Tat Tvam Asiの話は日常の具体性
と結び付けておかねばならない。

日常の作業を落ち着いて只管に行ってい
ると、目の前の事象が無限に価値のある尊
い「何か」だとわかる。

例えば、お風呂のかまどの掃除をしてい
る時、「私」の意識はワームホールの中に
いると自覚される。ホール（穴）は非常に広
くしかも長さがなく、瞬時に「私」は往復して
いる。そして、気が付くと「灰」と「私」とは一
つである。「私」は「灰」であり、「灰」は「私」
であることがわかる。「灰」 も「私」も無限に
価値のある尊い「何か」である。

普段の私が感じている時間について同
様のことがいえる。普通の意識状態では現
在と未来との間は時間の長さがあると感じ
ている。例えば、１時間とか、１日とか、１か
月、１年という長さがある。

「今」と「未来」との間にはワームホール

があるが,ワームホールを通して、みると
「今」と「未来」と私は一如だ。

ただ、私が知り得ることは、ホログラムのよ
うにぼやけている。 なんとなくそのようにな
ると感じられるにすぎないのだ。

さきに正確な予測ができないと書いたこ
とは、ワームホールを通ることによる結果だ。

私Tvamが心底から願うことは、Tat の願
いだ。エゴは、Tatの願いと一つの時、ゆる
ぎない確信がある。そのような願いは、
ワームホールを通じて、現象世界に事実と
して現れる。

以上のことは、何かを発見したときや悟り
の瞬間と同じだ。

自分の人生を生きるために
すべては、エゴ（Tvam）のためにある。

ワームホールの向こうの世界から、流れて
来る情報は、子供のころから一貫している。
それがわかると人生の目的や意義が日々
自覚でき、そのまま行動を起こすことがダ
ルマ（義務）としられる。

ダルマの遂行によって、「自分の人生を
生きる」ことができる。それは、「自然体」の
所作だ。

何かの技を磨き自然に出来るようになる
そのような時、「自然体」という言葉が使わ
れる。

Tat Tvam Asi / तत् �म् अिस が、「自然
（ナチュラル）との一体感に関係し、「自然
体」で生きることが、自分の人生の自己実
現だという自覚と結びついて理解される」と
き、それにはインド思想との大きな違いが
ある。

これは、もうヨーガではないし、なぜなら、
ヨーガには目的があるからだ。目的があっ
て、それを目指して意識的な努力を続ける
いとなみがヨーガだ。自然体では、目的が
消滅しているのだから……..。

つまり、Tat Tvam Asi / तत्�म्अिस は、
すべての冥想を超えて、あらゆる文化や人
の営みに共有されている営みだと考えられ
る。

12



ヨーガ教育・研究・実技・文化振興協会
– 健康、伝統医学、そして幸福 –

 今日、明日のヨーガのための教育を開発する
 研究とコラボレーションの拡大

 講義 – 研究論文 – 意見書 – 教科書、ニュースレターの出版

オンライン リソースの作成 - 教育ビデオ
アウトリーチプログラム : 

セミナー –ワークショップ–カンファレンス
2025-26 – Tsukuba, Japan

Genboku Takahashi, Prof. Randeep Rakwal (TIAS2.0, TAIIKU-UT)

新みんなのヨーガ講座 2026年 1月の予定

Dr. Randeep RAKWAL, Ph.D plantproteomics@gmail.com
Professor, Institute of Health and Sport Sciences & TIAS2.0,

UNIVERSITY OF TSUKUBA
高橋玄朴tgenboku@gmail.com,

☎0265-88-3893 📱📱 090-5554-1525
ヨーガ教育・研究・実技・文化振興協会（TYfA）

筑波ヨーガ・マインドフルネス冥想センター（tYMC）

・オンラインで行います。
・筆記用具を用意してください。（感性トレーニングのため）
・参加者=申込者へ、 講義終了後に使用したスライド（PDF) を メールで送ります。
・参加者限定で、アーカイブ動画を視聴できます。
・新たに補助資料を作成していきます。より深く理解できること、およびヨーガの効果を高
めるためです。
・各スライドの最後に設問があります。設問には正解というものはありません。自分を知り
他者を知ることで、自分の生きがいを確認するためです。答をメールで送ってください。

参加者ご希望の方は、
https://tyfa-tymc2026011011.peatix.com

からお申し込みください。
日 曜日 時間 タイトル

1/10 土
9:00-

12:35

アップグレード講義
知られざる日本のヨーガ史（玄朴が体験した逸話を織り交ぜて）
１部 明治以前
２部 オウム事件まで
３部 ２００４年から今日まで

アーサナ、

呼吸法、

坐禅

1/11 日
9:00-

12:35

YfD_33 意義あるもの! 大樹に育てる
YfD_34 質問1 : ヨーガか、ヨーガでないのか?

（補助資料4） 未定

アーサナ、

呼吸法、

坐禅

13

mailto:plantproteomics@gmail.com
mailto:tgenboku@gmail.com


Dr. Randeep RAKWAL, Ph.D plantproteomics@gmail.com
Professor, Institute of Health and Sport Sciences & TIAS2.0, UNIVERSITY OF TSUKUBA

高橋玄朴tgenboku@gmail.com,
☎0265-88-3893 📱📱 090-5554-1525

ヨーガ教育・研究・実技・文化振興協会（TYfA）
筑波ヨーガ・マインドフルネス冥想センター（tYMC）

14

刺激的なコミュニケーション = コミュニティとローカ
ルと食べ物、それは実際何ですか - 私たちは本当
に未来を気にしていますか？クックタカクラの特徴 -
選択は未来への道を作ることができます - 違いを

生み出しませんか？私たちの料理を味わってくださ
い - - 私たちに参加してくださいhttps://cook-
takakura.co.jp/

ヴィーガンお惣菜通販「クックたかくら」
東京近郊のヴィーガンケータリング/オーガニックヴィーガン・プラントベー
スのお惣菜通販/ヴィーガンお弁当テイクアウトなら当店へ
オーガニックヴィーガンのお惣菜通販「クックたかくらオンラインショップ」
東京近郊のヴィーガンケータリングも承っております。
ヴィーガン対応のお弁当の通販もはじめました。

国産・有機の厳選素材を使用し、添加物は不使用の、真心込めたお惣菜
をつくるクックたかくら。
食は私たちの体を作り、心を豊かにします。
是非お試しください。
・公式HP
https://cook-takakura.co.jp/
・公式Instagram
https://x.gd/z6Ofj
・お問合せ
https://x.gd/ks4wW

mailto:plantproteomics@gmail.com
mailto:tgenboku@gmail.com
https://cook-takakura.co.jp/?fbclid=IwZXh0bgNhZW0CMTAAAR38UJjDQLyb2OIsV_T-G-6ssKeRCYpF4lpL9zvI1qKmjbkuZVIg_jl4cng_aem_o3MCTRVOnypOWaG2ugRyWQ
https://cook-takakura.co.jp/
https://x.gd/z6Ofj
https://x.gd/ks4wW


Tsukuba Yoga for ALL / tYMC/TYfA 2026/01
～TSUKUBA YOGA MINDFULNESS/MEDITATION CENTER (TYMC) NEWS～

“The Supreme Personality of Godhead said: My dear 
Arjuna, because you are never envious of Me, I shall 
impart to you this most confidential knowledge and 
realization, knowing which you shall be relieved of 

the miseries of material existence”
[…“Generally, people are not educated in this confidential 
knowledge; they are educated in external knowledge. ---
There are so many departments of knowledge all over the 

world and many huge universities, but there is, 
unfortunately, no university or educational institution 
where the science of the spirit soul is instructed.”…] 

Source = Bhagavad-Gita As It Is (Chapter 9, pp. 395,398)

（Randeep RAKWAL, TAIIKU-Tsukuba Campus, GSI）

© MAGIC/ tYMC



There was an ethnic coffee shop called 
"Canadian" near the high school I attended, 
and that's where I first encountered the drink 
chai (so, it was about 40 years ago). When I 
was in my twenties, in addition to Kanadilan, 
there were other tea shops such as Ganesh 
Nakatsu in Shinsaibashi, Cante Grande in 
Osaka Marubiru, Chai Kobo in Taisho Ward, 
and Monsoon Tea in Americamura, and when 
I wanted to drink authentic tea, I would go to 
Musica Tea in Dojima.
(By the way, the tea specialty store "Arsion" 
in Namba sells chai sets for making at home.)

So until recently, I thought of chai as a very 
familiar drink that could be enjoyed 
anywhere.

However, about two years ago, I had the 
opportunity to meet Kanbara Hiroyuki, who 
has worked at Cante Grande for 34 years and 
currently runs a chai workshop. We had a 
lively discussion about Kanadin, and I learned 
that I was in a unique area when it came to 
chai.

Chai was first introduced to Japan by 
Yamada Dean (Ikuhiro), the owner of 
Kanadin, and Inoue Atsushi, the owner of 
Cante Grande. At the time, chai was only 
available in Indian restaurants, so they 
researched how to brew it and it became a 
standard menu item at Cante Grande, and 
chai also became established at Kanadin. （I 
don't know what authentic Indian chai tastes 
like, but according to Kanbara Hiroyuki, 
Kanadin's chai is quite authentic and 
delicious.）

Yamada Dean (Ikuhiro) - It is unclear 
whether he went to Tibet or Nepal when he 
was young, but he had Buddhist training in 

the mountains and studied Ayurveda, but he 
passed away at the age of 50.
カナデアン （Kanadean） opened in 1966 in 
Umegabayashicho (Nishitenma) as Kanadian. 
In 1975, the restaurant name was changed to
伽奈泥庵（Kana dean ）in kanji. It closed in 
1979, but reopened in Tanimachi Jizozaka in 
1981. It closed in 2018.

I have never met the owner, Yamada Doian, 
and I wonder if he was already undergoing 
treatment for an illness when I started going 
there. One day, I noticed an altar in the shop 
that looked like it belonged to some country, 
and the owner told me that Yamada had 
passed away.

I always drank chai and occasionally had 
cake. When the owner was running the 
restaurant, customers would be greeted with 
"Namaste," and the restaurant served 
Tibetan butter tea, Lapsang Sucheong tea, 
and simple dishes such as steamed vegetables 
with a spicy dressing.

The reason why there are so many spice 
curry restaurants in Osaka today is because 
Osaka originally had many drug wholesalers, 
and people have unconsciously become 
accustomed to spices. When I was in my 
twenties and working at a travel agency, I got 
the impression that young people in the 
Kansai region tended to be particularly 
prevalent among backpackers traveling to 
Asia, even compared to other parts of Japan. 
So I wonder if Ayurveda is lurking here and 
there, and I just haven't noticed it.
References: Hiroyuki Kanbara, "Chai's 
Journey" Gambit

MY FIRST ENCOUNTER WITH AYURVEDA
NARA 10TH TERM

SUMIKO YONEDA

16



17



In recent years, international developments 
surrounding yoga and traditional medicine have 
been advancing significantly, led by the World 
Health Organization (WHO).

From December 17 to 19, 2025, the Second 
WHO Global Summit on Traditional Medicine 
was held in New Delhi, India, bringing together 
policymakers, researchers, and healthcare 
professionals from over 100 countries. The 
summit focused on how traditional medicine can 
be effectively integrated into contemporary 
healthcare systems.

At the summit, traditional medicine was 
emphasized not as a “relic of the past” or merely 
an “alternative therapy,” but as living and 
practical knowledge that should be applied based 
on scientific evidence and cultural respect. In 
other words, traditional knowledge is not 
valuable simply because it is preserved; its true 
value emerges when it is meaningfully applied in 
our lives today. 

Yoga was also positioned as an important 
domain within traditional medicine, and the 
significance of research, education, and human 
resource development was widely shared at the 
international level.

During the summit, WHO released a technical 
report titled Training in Yoga. This document 
aims to provide an international reference 
framework for ensuring the safety and quality of 
yoga instructor and trainer education. As yoga 
continues to globalize, the publication of this 
report reflects the steady progress being made 
toward establishing shared global standards.

One of the key features of Training in Yoga is 

that it presents yoga not merely as a form of 
physical exercise, but as an integrated practice 
grounded in philosophical traditions and 
classical texts. 

The manual clearly states that yoga practice 
fundamentally seeks harmony of the body, breath, 
and mind, and that it is rooted in philosophical 
and ethical frameworks that have been 
transmitted over centuries.

At the same time, the manual does not impose 
any specific religious doctrine or singular 
interpretation. Rather, it consistently adopts an 
approach that respects traditional sources—such 
as the Yoga Sūtras and classical HaṭhaYoga 
texts—as historical and cultural foundations, 
while considering how these teachings can be 
understood and applied within contemporary 
contexts of health and education.

The report also outlines essential foundational 
knowledge required of yoga instructors, 
including anatomy, physiology, awareness of 
health and disease, ethics, and communication 
skills. Through this, WHO emphasizes the 
importance of providing safe, responsible, and 
inclusive instruction for all individuals.

Importantly, Training in Yoga serves as a 
guiding framework that outlines common 
foundational principles, while respecting the 
diverse traditions and practices of different 
cultures. It does not seek to impose any specific 
religious doctrine or a single authoritative 
interpretation.

18

THE SECOND WHO GLOBAL SUMMIT ON TRADITIONAL 
MEDICINE AND THE RELEASE OF TRAINING IN YOGA
SOKO TAKEUCHI : PH.D. SCHOLAR AT ANDHRA UNIVERSITY (ICCR FELLOW)



In Japan, where Buddhist and Zen 
traditions have taken root over many 
centuries, this perspective resonates deeply. 
For us in Japan, reflecting on how yoga can 
be harmonized with our own cultural 
background and daily lives—while remaining 
aligned with the common principles 
articulated by WHO—holds significance 
beyond techniques for health and wellness. 
Such reflection may allow yoga to become a 
practice that gently accompanies one’s life 
and values.

Both the WHO Global Summit and 
Training in Yoga demonstrate a shared 
stance: respecting tradition while embracing 
adaptation in response to contemporary needs. 
In future yoga education, it will become 
increasingly important to move back and 
forth between an understanding of classical 
texts and modern perspectives, and to re-
envision yoga at the intersection of culture, 
health, and education.

Closing Remarks
The photograph shown here captures a 

moment from the Second World Meditation 

Day, recently observed at our university. It is 
also symbolically meaningful that the 
International Day of Yoga is celebrated on the 
summer solstice (June 21), while World 
Meditation Day falls on the winter solstice 
(December 21).

May the practical wisdom of yoga and 
meditation continue to be deepened in ways 
that are safe, inclusive, and supportive, in the 
coming year and beyond.
References：
 World Health Organization. (2025, 
December 22). WHO global summit charts a 
bold future for traditional medicine. World 
Health Organization.
https://www.who.int/news/item/22-12-2025-
who-global-summit-charts-a-bold-future-for-
traditional-medicine
 World Health Organization. (2025). 
Training in yoga. World Health Organization.
https://www.who.int/publications/i/item/traini
ng-in-yoga
https://www.facebook.com/share/v/17zzWC
54D8/?mibextid=wwXIfr

19



20

A few days ago we went to the desert
with our community members. Sitting
by the fire, looking at the faces around
me, I felt pure joy, happiness, and
fulfillment—and I wanted to share that
with all of you.

After a few weeks of shared field with
them, what stands out most to me is
how deeply we hold each other
accountable for our growth. In moments
of weakness or challenge, I’m met with
people who truly listen and explore with
me. There is no judgment—only love
and support, not for my ego, but for
who ‘I’ truly am, for my highest
potential.

What I appreciate a lot is how this
community exponentially accelerates
growth. Being physically together—a
shared field—makes the conceptual
learning from books experiential, where
we live and embody the teachings
together, moment by moment. In a field
like this, you cannot hide from facing
what is not true—and that is such a gift.
It’s a top-notch training ground.

The more I lean in and the layers of 
untrue security and protection that 
were built in the past melt, the more I 
notice what is already here: a true 
family. A field where openness, 
transparency, and transcending 

perceived limitations / beliefs is not 
only encouraged—it’s the foundation of 
unity. 

And even when my ego is clenching its
teeth, once I get over that hump,
allowing myself to be vulnerable and
open-hearted reveals what’s behind
every reflection and dialogue: love. So,
what am I protecting myself from? True
love? True connection? When you truly
get that we are on the same team,
there's so much gratitude and love for
everyone. Looking around the fire, I
was seeing people devoted to this work.
On every face there was a burning
desire for a purer connection to God
and a dedication to shepherding others
Home, showcased through devoting our
lives to that. That shared North Star is
what unifies us.

I may not fully grasp the full potential
of this yet, but I can feel how powerful
this collective energy is—not only for
those of us here, but stretching far
beyond what we can see. We’re a
smaller group at the moment, but can
you imagine the incredible potential
when even more of us come together,
and even have fun while doing it?

* ’I’ signifies everything encompassing God, 
life, and the universe. 

COMMUNITY LIVING
KLAVDIJA KRANJC 



At the end of last November, my son took part in 
his school festival—his final one as a sixth grade 
elementary student. His class presented a musical 
performance, and my son’s role was playing the 
wadaiko (traditional Japanese drum).

There are ten students in his class at the special 
needs school he attends, each living with 
significant disabilities. They have been together 
since first grade. I had seen them many times at 
open classes, sports days, and school festivals, but 
now, standing on stage as sixth graders, their 
presence felt bigger, stronger, and truly dignified.

Some children needed time just to move a finger. 
Others became tired simply from holding their 
heads up. And yet—everyone gathered on stage. 
With the teachers’ careful preparation and 
support, and with warm encouragement from the 
audience, each child accomplished what they 
could.

Two weeks before the festival, my son caught a 
cold, and his cough lingered. He alternated 
between going to school and resting at home to 
manage his condition. On the day of the 
performance, the teachers wrapped a supporter 
around his hand so he wouldn’t drop the 
drumsticks, and he played the wadaiko while 
standing with the help of a walker.

For him, simply standing and maintaining 
posture is extremely difficult. Striking the drum 
requires tremendous physical strength and 
concentration. Even though he was not in perfect 
health, there he was—facing the drum with a 
serious, determined expression. I saw how much 
he had grown.

At the end of the performance, a video played 
with a song that included the words, “Thank you 
for raising me.” Seeing my son and all the 
children lined up on stage—children who had 
surely overcome countless challenges together 
with their families—I couldn’t hold back my tears.

After the performance, during the relaxed 
gathering time, I noticed many mothers wiping 
their eyes like I was, and many fathers trying 
hard to hold back tears. In our brief 
conversations—“My child had a seizure this 
week,” “We barely managed to keep their 
condition stable until today,” “I’ve been unwell 
myself.”—our feelings overlapped. It was a 
moment when we, as parents, felt deeply 
connected, knowing that none of our struggles 
were isolated.

My son looked relieved after finishing his part, 

but later I heard from his teacher that he had a 
longer seizure after returning to the classroom.
A short time before the festival, we received news 
from the school that two students had passed 
away. One of them was a girl who had spent many 
years learning alongside my son. The day I heard 
the news, my heart felt unbearably heavy. My son 
listened to the teacher explain what had happened, 
and although his left hand is affected by paralysis, 
he brought his hands together in his own way to 
pray for her. Since he entered the school, we have 
occasionally received such sad news, and each 
time I am filled with emotions that are difficult to 
put into words.

In this sense, the environment my son is in 
makes the unavoidable hardships of life—what 
Buddhism calls ‘life’s sufferings’—feel much 
closer than in the lives of children without 
disabilities. Every day, I am reminded that 
breathing, moving one’s limbs, eating, using the 
bathroom, and simply being alive right now are 
not things to take for granted.

And yet, their will to live is extraordinary. Their 
presence shines brightly, and that light often gives 
us strength. Their hearts are rich, gentle, and full 
of healing.
“My son is alive. I am alive.”

We cannot know what 2026 will bring, but I 
hope to continue sharing this precious sense of 
being alive with the people whose hearts connect 
with ours, breathing together as we move forward.

Note: “Shiku-Hakku” is a Buddhist concept 
describing the unavoidable hardships of life, but 
it also carries a positive idea—that through these 
hardships, we come to understand the meaning of 
living.

THE BURDENS AND BLESSINGS OF LIFE IN 2026
YUKA ORI

20



The other day, while I was meditating, I 
caught a brief glimpse of a sky filled with 
countless stars. In that instant, my mind felt 
completely hollow and clear. It vanished 
immediately, and I found myself simply 
sitting in my room again. At first, I could not 
understand the meaning of the experience. I 
was not especially concentrated, nor was I 
following any particular sequence of 
meditation. I was simply practicing a 
breathing technique—inhale through the 
nose, exhale through the nose. Later, I 
wondered if that moment might have been 
samādhi. What I had imagined was 
something quite different: a bright scene 
wrapped in golden light, perhaps 
accompanied by many thoughts or a feeling 
of sudden realization—what one might call 
enlightenment. Instead, it happened so 
suddenly that there was no time to think at 
all. I remember thinking, “Why a starry 
sky?” and then it was gone. Yet my mind was 
undeniably empty and clear.

I had often heard from others that 
samādhi differs from person to person, and 
through this experience, I truly understood 
what that means. I also realized that it is not 
something that instantly transforms 
everything or brings everything to 
completion. My mind and body quickly 
returned to everyday life, and it even felt as 
though nothing had changed.

And yet, I had an experience I had never 
known before—one that felt like “checking 
the answers.” It may be fair to say that 
experience was added to what had previously 
been only knowledge. Somehow, it feels like 
this experience will give me confidence 
moving forward. Whether I am starting 
something new or continuing what I have 
already been doing, I feel that this experience 
will gently support me. I have continued 
meditating since then, but I have not had the 
same experience again. Still, I sense that 
there is a different version of myself before 
and after that moment.

Recently, I saw a television program in 
which a celebrity, deeply moved by Zen, 
spoke about the idea of “living fully in the 

here and now.” When I told people around 
me, “That is something Master Genboku has 
been teaching for decades,” they were 
impressed and said, “That’s amazing.” Once 
again, I felt as though I had confirmed that 
what I had been learning was not mistaken. 
As the year draws to a close, I find that the 
knowledge I have been accumulating little by 
little is beginning to connect with lived 
experience. I have a feeling that in 2026, 
these moments of “answer-checking” will 
increase. Each one may not be a major event. 
Perhaps I simply failed to notice them before. 
But if these small confirmations continue to 
accumulate, I sense that something within 
me will become clearer and lighter. This is 
because I am someone who tends to look 
back on life and think, “I wasted so much 
time,” and feel regret. I have tried many 
times to give meaning to the path I have 
walked, but for me, that has never been easy. 
So, I hope that by confirming things little by 
little, I may be able to change that way of 
thinking. What kind of year would you like 
2026 to be? For my own sake, I intend to 
continue practicing breathing techniques 
and to share the benefits of breathwork with 
more people around me.

A MOMENT OF CONFIRMATION
KANA ARAKI

22



WHAT IS TAT TVAM ASHI (तत् �म् अिस)？
GENBOKU TAKAHASHI

Tat tvam asi (तत् �म् अिस) translates to
"It's you.“

What on earth is this about?
A person named John Igichi gave a 
detailed answer on Quora to the question, 
"Why do we call babies "it" in English?“
The main point was that when speaking 
without considering gender, you should 
use “it”. The content was complicated and 
I didn‘t really understand it. However, I 
thought it could be thought of as the same 
as the Japanese “sore（it）”.
Come to think of it, I thought that (Tat 
Tvam Asi / तत् �म् अिस) was a given, so I 
never really thought about it.
Tat Tvam Asi is a phrase that anyone 
interested in the history of Indian thought 
will have come across somewhere.
Depending on the context, the object that 
Tat refers to changes.
In the original text, the parent answers 
their child's question by saying, "YOU, the 
one with the question, are the answer," 
and at the same time, "YOU YOURSELF 
are the question itself.“
Short Story
Once upon a time, there was a man who, 
as a result of his continued pursuit of the 
truth of life, was striving to grasp "that 
something" that is most important in life 
(to himself, to life). This man raised his son 
by showing him his own pursuit, but the 
son grew up without understanding his 
father's intentions. Believing that his son 
would not be able to pursue his studies 
seriously under his father's wing, he had 
him take the entrance exam for a top 
university. The child was probably 
originally talented. He graduated from 
graduate school with excellent grades, 
continued his research, and published one 
paper after another that was highly 
acclaimed at academic conferences. Then, 
when he had reached a point where he 
knew nothing in his field, he returned to 
his father. The father was overjoyed and 

asked his son. "What did you learn?“ The 
son replies:
“Having studied knowledge and wisdom 
from all ages and places, there is no longer 
anything I cannot answer when asked by 
anyone.”

The parent asked, "So, try to say 'life' in 
one word." But the son couldn't answer. 
The parent replied, "You fool! You have 
reached a point of being conceited," and 
decided to crush the son 's arrogance.

However, his father first quietly and 
logically explained his profound wisdom to 
him. After being scolded, the boy was 
afraid to speak out, so he would ask 
questions if he didn't understand.
The father answered, giving various 

examples, but the son didn‘t understand. 
It was only natural that he didn’t 
understand, as his arrogance had not 
disappeared. The father patiently asked, 
and the son answered. But the father never 
said, "That's right, that's fine." From the 
outside, it looked like a Zen riddle.

However, as this process continued, 
moments when the son‘s mind would 
vaguely grasp the essence of the matter 
would appear and disappear, but he would 
escape into academic studies. Research 
results provide a source of comfort.   
Indeed, for him, scholarship served as a 
means to fulfill his duties and enrich his 
social life.

However, that was not what his father 
wanted him to understand. Life itself 
creates individuals and creates the 
universe. Therefore, he wanted him to 
understand that he, you, all people, and all 
living things are equally important.

When the father spoke of this profound 
wisdom and saw the son's expression 
clearly change, he concluded, “It's you.”
Then, after delivering the final explanation, 
when the time was ripe, he concluded by 
saying, “You are it.”

23



Let's confirm this here: What was it that 
the father truly intended to convey, and 
what did the son come to understand? It 
was neither philosophy nor thought.

Philosophy and thought may be 
academic pursuits. The son, feeling smug 
that he “understood it,” went and flaunted 
what he'd written in his own graduation 
thesis, so his father said, “You fool! Your 
conceit knows no bounds.”
The father used the knowledge his son had 
mentioned exactly, and after repeating the 
clever metaphor, said directly, It‘s you.
Tat Tvam Asi is not a philosophical or 
thought terms. It is a word that directly 
points to the truth. It is a word that can 
only be uttered by those who have 
attained enlightenment.
It was precisely because these ideas and 
philosophies were spoken with full 
enlightenment that they radiated such 
vivid brilliance. That's why the child 
realized that mere understanding was 
meaningless. For “Tat” must be realized 
within the very act of living.
And so he took the initiative to begin his 
practice. He continued his practice for 
decades, but whether he ultimately made 
“it is you” his own personal treasure was 
something only the child himself knew.
The above is a novelized adaptation of the 
Chandogya Upanishad (छा�ो�ोपिनषत्
chāndogya-upaniṣad; 6-1 to 16), 
translated and adapted into a modern 
narrative The full Japanese translation of 
this text can be found in “ウパニシャッドの
哲人（The Philosophers of the 
Upanishads）” (by Matsutō Seita, 
published by Kōdansha in 1980). It spans 
pages 190-207, with each page containing 
930 characters, totaling 17.5 pages. This 
lengthy passage, exceeding 16,000 
characters, is devoted to a discussion 
between a parent and child.
Since I wasn‘t sure if this translation was 
correct, I checked the important parts in 
the corresponding section of “インド集4
（India Collection 4）" of Chikuma Shobo's
World Literature Series, which has been 
translated separately. The protagonist of 
this story is Uddālaka Āruṇi, and the son 
is Shvetaketu. Among Uddalaka Aruni's 

disciples is Yajnavalkya. These two 
thinkers/philosophers lived in the 8th 
century BCE.

Discussions between those who have 
truly studied and established their own 
philosophy in a field, and experienced 
individuals, versus conceited young people 
are not uncommon. It is an occurrence 
that happens everywhere, in every era.

My master often told me, “You're 
arrogant.” “That's the arrogance of youth. 
As long as you retain that student mood, 
you won't be able to shed your conceit…!”

What gradually becomes clear is that 
learning is a lifelong journey that never 
ends until death.
What we must learn from history is how 
we must continually transform our 
thoughts and actions in this very moment.
Philosophy is useless in and of itself. It's 
nothing but empty words. During the 
BAMIS project, a physical education 
professor repeatedly asked graduate 
students studying philosophy, “What good 
are Kant, Descartes, Socrates? Do they 
help with physical education?”
It's just like when I was young. The 
answers come from life experience. But 
learning from the experience requires 
effort.
Yoga‘s Kaivalya and Zen/Buddhist 
enlightenment are the same. “What value 
is there in enlightenment, no matter how 
profound?” “What value is there in 
enlightenment, no matter how profound?”

It will take many years to answer this 
question.

Abhyasa (practice) does not stop just 
because it takes time. Abhyasa (practice) 
means "doing with all your heart what 
needs to be done now." Now…, now…, 
now…..
Even though I hated English and had poor 
grades, I remember that in my junior high 
and high school English textbooks there 
was a line that said, "You should do your 
duty as a school boy or a school girl.“
The "you" in this case is none other than 
the Tvam in Tat Tvam Asi. 

24



Route connecting Tvam to Tat
― π tells ALL―

Next, I would like to consider Tat Tvam
Asi from a different perspective based on 
my own meditative experience.

During meditation, I experience the 
following sensation: There is a route 
connecting the existence known as “I” to 
universal life itself (i.e., the entire 
universe).

In yoga, it is often said that “I” and the 
universe are one and the same, yet there is 
a gap between that oneness and the 
sensation I perceived. However, I could 
not put into words what my sensation was 
like.

Recently, when I pay attention to this 
route even when I'm not meditating, the 
feeling comes back to me.

This route, like a wormhole, connects 
the dimension of "me" with the dimension 
of "universe.“

In other words, this dimensional 
boundary is like the event horizon of a 
black hole. The event horizon is the 
boundary of a black hole, and once inside 
it, not even light can escape.

While I was thinking about these things, 
on December 9th, I came across an article 
on the website "Nasology" which said that 
the pi formula, which the Indian 
mathematician Ramanujan wrote by hand 
100 years ago, was mathematically a 
"black hole language.“

I have long since forgotten mathematics 
and do not understand the theory behind 
it, but I found it interesting that his pi 
formula explained the event horizon of a 
black hole in terms such as “perhaps the 
universe itself behaves like a hologram.”

A hologram is a technology that uses the 
properties of light as a wave, such as when 
waves overlap on a pond to create 
beautiful ripples, or when waves pass 
through a narrow gap and then wrap 
around to the other side. Strangely, the 
whole image is visible no matter what part 
is cut out, but the smaller the part, the 
blurrier the image becomes. I asked 
Copilot if this memory is correct.

Copilot poetically expresses this as, 
"The whole world flickers in a single 
speck of light," and adds, "It resonates 

with the Eastern idea that 'the part 
reflects the whole.' It gives the feeling that 
the universe resides in a single drop, like 
the Avatamsaka Sutra's 'One is all, all is 
one.’”
The analogy in the Avataṃsaka Sūtra is 
interesting. The Avataṃsaka Sūtra
contains a story called Indra's Net (Indra-
jāla).
A net is spread throughout the palace of 
Indra. There are jewels in the knots of the 
net, and the jewels reflect each other and 
are infinitely connected.

Looking at it this way, we can say that 
the π formula is what the Asian worldview 
looks like when put into a mathematical 
formula.

What we perceive is never the whole 
picture of an event; it is always only a part. 
No matter how scientifically we observe 
things, from predictions, divination, 
fortune-telling, and intuition to economics, 
politics, and the global environment, there 
are always hits and misses because our 
perceptions are like holograms, with the 
whole being reflected vaguely depending 
on the part that is cut out.

I think that everyone's life is full of 
unexpected events, but since it is 
impossible to accurately predict them, it 
may be necessary to continue making an 
effort to practice breathing 
exercises/meditation and do what needs to 
be done now every day so that we can be 
able to respond to anything that happens 
at any time.

※ Srinivasa Ramanujan (December 22, 
1887 - April 26, 1920): Tamil, received a 
thorough Hindu education. He was a poor 
student in high school and received no 
advanced mathematics education. He 
came across a math workbook for 
entrance exams and became fascinated 
with mathematics. He dropped out of 
Pachaiyappa University in Madras. He 
continued his research while working at 
the Port Administration. He was 
eventually recognized by Professor Hardy 
at Cambridge University. He went to 
England but was unable to adapt to life 
there, and died a year after returning to 
India. He created many original equations 
during his lifetime.

25



Discovery and Enlightenment
Tat Tvam Asi / तत् �म् अिस translates to 

"It is you," but in this article, "Tvam" 
has been substituted for "I," "myself," or 
"self,"This is because "you," "I," 
"myself," and "self" all refer to human 
existence itself. In other words, in the 
Internal dialogue that occurs during 
meditation, "I = subject" is actually "it = 
object.“

To add a bit more on this: Kitaro 
Nishida (1870-1954), a friend of Daisetsu 
Suzuki, was the philosopher who coined 
the phrase “the unity of subject and 
object.” He is not a scholar who plays 
around with the word philosophy, but a 
practical thinker who is devoted to the 
practice of zazen. Along with Akegarasu
Haya (1877-1954), Ishikawa Prefecture 
produced some notable figures in the 
history of Japanese thought. I believe 
that the idea that "I = subject" and "it = 
object" are one is not an idea that 
originated in India, but rather an idea 
that was nurtured in the soil of Japan. 
Because the experience that “I = the 
subject” and “it = the object” are one and 
the same in this case is a practical 
philosophy born from the experiences and 
interactions of Suzuki Daisetsu's three 
individuals.
Now, the story of Tat Tvam Asi must be 
linked to the concreteness of everyday life.
When you calmly and single-mindedly 
perform your daily tasks, you come to 
understand that the phenomena before 
your eyes are infinitely valuable and 
precious “something.”

For example, while cleaning the bath 
stove, I become aware that my 
consciousness resides within a wormhole. 
The hole is vast and seemingly endless in 
length, and I instantly traverse it back 
and forth. Then, I realize that the ashes 
and I are one. I am the ashes, and the 
ashes are me. Both the ashes and I are 
infinitely valuable, precious things.

The same can be said about the time I 
experience in my daily life. In my 
ordinary state of consciousness, I perceive 
a duration of time between the present 
and the future. For example, there is a 
length of time such as one hour, one day, 
one month, or one year.

Between “now” and ‘future’ lies a 
wormhole, yet when I peer through it, 
“now,” “future,” and I are one and the 
same. All I know is blurred like a 
hologram. I can only vaguely sense that it 
might be so.

The reason I wrote earlier that accurate 
predictions are impossible is the result of 
traveling through a wormhole.
What I, Tvam, desire from the depths of 
my being is Tat's desire. When the ego is 
one with Tat's desire, it is an unshakable 
conviction. Such a desire manifests as fact 
in the phenomenal world through a 
wormhole.
This is the same as when you discover 
something or have a moment of 
enlightenment.
To live my own life

Everything exists for the ego (Tvam).
The information flowing in from the 
world beyond the wormhole has been 
consistent since childhood.
Once you understand this, you become 
aware of life's purpose and meaning each 
day, and acting upon it is recognized as 
dharma (duty).

Through the practice of Dharma, one 
can “live one's own life.” This is an action 
performed in a "SHIZENN TAI: natural 
state".

When one has honed a technique to the 
point where it comes naturally without 
conscious thought, the term “SHIZEN 
TAI” is used.

Tat Tvam Asi / तत् �म् अिस, when 
understood as expressing oneness with 
nature, and when it is understood as 
connected to the awareness that living as 
“SHIZEN TAI” is the self-realization of 
one's own life, there lies a significant 
difference from Indian thought.

This is no longer yoga, because yoga has 
a purpose. Yoga is the conscious effort to 
pursue that purpose. In SHIZEN TAI, the 
purpose has vanished...

In other words, Tat Tvam Asi / तत् �म्
अिस can be considered an endeavor 
shared across all cultures and human 
activities, transcending all forms of 
meditation.

26



Society for the Advancement of Yoga Education 
Teaching Research Culture and Practice
– Health, Traditional Medicine, and Well-being –

 Developing  Education for Tomorrow’s Yoga, Today
 Expanding Research & Collaborations
 Publishing  Lectures – Research Articles – Opinions – Text Books, News Letter
 Creating Online Resources - Educational Videos
Outreach Program : Seminars – Workshops – Conferences

Dr. Randeep RAKWAL, Ph.D plantproteomics@gmail.com
Professor, Institute of Health and Sport Sciences (GSI-TAIIKU) & TIAS2.0, 

UNIVERSITY OF TSUKUBA
高橋玄朴tgenboku@gmail.com,

☎0265-88-3893 📱📱 090-5554-1525
ヨーガ教育・研究・実技・文化振興協会（TYfA）

筑波ヨーガ・マインドフルネス冥想センター（tYMC）

2025-2026 – Tsukuba, Japan
Genboku Takahashi, Prof. Randeep Rakwal (TIAS2.0, TAIIKU-U)

Schedule January 2026
NEW TYfA/tYMC Yoga Course

・ It will be ONLINE.
・ Please prepare writing items/equipment’s (for Sensitivity Training ).
・ Archive videos will be available to view exclusively to applicants.
・ After the courses, applicants will be sent the slides (PDF) used in the lecture by email.
・ We will be creating new supplementary materials. This is to provide a deeper 
understanding and increase the effectiveness of Yoga.

・ There are questions at the end of each slide. There are no right answers to the questions. 
This is to confirm one’s purpose in life by knowing oneself and knowing others; please 

send your answers by email.
If you would like to participate
https://tyfa-tymc2026011011.peatix.com

Please apply here.

Day Day of 
week Time Title

1/10 Sat
9:00-

12:35

Upgrade Lecture
The Untold History of Yoga in Japan (Interwoven with 
Anecdotes from Genboku's Experiences)
Part 1: Pre-Meiji Period
Part 2: Up to the Aum Shinrikyo Incident
Part 3: From 2004 to the Present

Asana, 
Breathing 

method, Zazen

1/11 Sun
9:00-

12:35

YfD_33 To be Meaningful - Grow your Life into Big Trees
YfD_34 Question 1 : Yoga or Not a Yoga?
（Supplementary material) TBD

Asana, 
Breathing 

method, Zazen

27

mailto:plantproteomics@gmail.com
mailto:tgenboku@gmail.com


Dr. Randeep RAKWAL, Ph.D plantproteomics@gmail.com
Professor, Institute of Health and Sport Sciences & TIAS2.0, UNIVERSITY OF TSUKUBA

高橋玄朴tgenboku@gmail.com,
☎0265-88-3893 📱📱 090-5554-1525

ヨーガ教育・研究・実技・文化振興協会（TYfA）
筑波ヨーガ・マインドフルネス冥想センター（tYMC）

28

Inspiring communication = community and local 
and food, what is it really - Do we really care 
about the future? CookTakakura's features - Your 
choices can make the way for the future - Won't 
you make a difference? Taste our food - - Join us
https://cook-takakura.co.jp/

Vegan prepared food online store「COOK TAKAKURA」
Vegan catering near Tokyo/organic vegan and plant-based prepared 
foods/ vegan takeout bento boxes-come to us
Cook Takakura Online Shop offers organic vegan prepared meals 
online. We also offer vegan catering in the Tokyo area.
We’ve also started selling bento boxes online.
Cook Takakura uses carefully  selected domestic and organic 
ingredients and does not contain any additives to create side dishes 
made with care. Food builds our bodies and enriches our minds. 
Please give it a try.
・Official HP
https://cook-takakura.co.jp/
・Official Instagram
https://x.gd/z6Ofj
・Contact Us
https://x.gd/ks4wW

mailto:plantproteomics@gmail.com
mailto:tgenboku@gmail.com
https://cook-takakura.co.jp/?fbclid=IwZXh0bgNhZW0CMTAAAR38UJjDQLyb2OIsV_T-G-6ssKeRCYpF4lpL9zvI1qKmjbkuZVIg_jl4cng_aem_o3MCTRVOnypOWaG2ugRyWQ
https://cook-takakura.co.jp/
https://x.gd/z6Ofj
https://x.gd/ks4wW

	Slide Number 1
	Slide Number 2
	Slide Number 3
	Slide Number 4
	Slide Number 5
	Slide Number 6
	Slide Number 7
	Slide Number 8
	Slide Number 9
	Slide Number 10
	Slide Number 11
	Slide Number 12
	Slide Number 13
	Slide Number 14
	Slide Number 15
	Slide Number 16
	Slide Number 17
	Slide Number 18
	Slide Number 19
	Slide Number 20
	Slide Number 21
	Slide Number 22
	Slide Number 23
	Slide Number 24
	Slide Number 25
	Slide Number 26
	Slide Number 27
	Slide Number 28

